
1

отзыв
официального оппонента, доктора искусствоведения, доцентаФлорковской Анны Константиновны на диссертацию Барашкова
виктора Владимировича <<религии и искусство на перекрёстке культур
Западной Европы рубежа хх xxl веков)>, представленную на
соискание ученой степени доктора философских наук по специальности

5.7 .9. Философия религ ии и религиоведение

Актуальность темы диссертации

представленнЕuI к защите диссертация представляет собой, как
очевидно, междисциплинарное научное исследование, находящееся по своей
теме И общей проблематике на пересечении философии религии,
религиоВедениЯ и искусствоведения. Являясь специzшистом в последней
научной дисциплине, свое главное внимание я сосредоточу
преимущественно на этой стороне диссертации.

в последнее время, как отмечает В.в. Барашков, наметился большой
интерес ученых, художников и заинтересованной публики к религиозному
направлению в искусстве, особенно в нашей стране. Специфика истории
России в ХХ веке нЕшожила на осмысление этого явления свой оригинальный
отпечаток, в определенном смысле мы всё еще находимся в фазе становления
терминологии, методик изучения, создания стройной науrной картины. Тем
значительнее научное исследование В.в. Барашкова. Оно, на мой взгляд,
имеет большую научную ценность для формирования представления о
западноевропейских искусстве и религии и проблемах их взаимодействия,
отражающихся в художественных произведениях. Автор отмечает, что <<В
зарубежном религиоведении, вплотъ до рубежа хх-хк Вв., изучению
соотношения современного искусства и религии уделялось мщIо чнимания))(с. 148)). Для зарубежной науки данн€ш диссертация еще и (взгJид со
стороны). Не менее значима И интересна она дJIII отечественных
религиоведов, философов религии и искусствоведов.

Щиссертация в.в./{иссертация в.в. Барашкова первое комплексное научное
исследование данного феномена на русском языке. В нем Удачно сочетается
фундированная научная база как религиоведческого, так и
искусствоведческого исследованvIя, разрабатывается терминологический
аппарат, излагается большой, по большей части м€шоизвестный или совсем
неизвесТный в России художесТвенный матери€Lл, увиденньlй и осмысленный
сквозь призму религиоведческой, философской и теологической рефлексии.особеннО актуаJIьным, В моеМ вI4дении, является , то, как автор через
философию и теологию дешифрует современную художественную практику
- НаИбОЛее СЛОЖНУЮ ДЛЯ НауЧного осмыслен"" .ф"ру творчества, давая в
руки искусствоведов новые инструменты раскрытия феномена религиозного
искусства. Исследовательская позиция В.В. Барашкова - идея ди€Lлога между
искусством и религией при взаимном
характеризующая сегодняшние направления

признании их автономности,
развития и в искусстве, и в

теологии, И В религиоВедении, и В философском аспекте рассмотрениrI



данной темы, а также рЕIзличные

2

формы ди€tлога религиозных и
нерелигИозныХ (эстетических) мировозЗрениЙ в зависимости от специфики
пространств экспонирования произведений религиозной
Такая позиция представляется актуЕtльной и продуктивной.

проблематики.

АНаЛИЗ Обширнейшего материЕLла, затрагивающего довольно большой
ВРеМеНноЙ отрезок - от l970-x годов буквально до наших дней, а это больше
ПОлУВека, разнообразие ракурсов, с которых он рассматривается, потребовал
от автора тщателъной и продуманной организации структуры работы, где
ЭМПИРИЧеСКОе СОЧеТЕLIIосЬ бы с анuLлитическим и теоретическим. Всё это
нашло отражение в структуре диссертации. Она состоит из Введения, трех
ГЛаВ, ЗакJIЮЧения, а также нескольких Приложений и обширного альбома
иллюстраций.

ПеРВая гЛаВа диссертации <Теоретический анализ взаимоотношений
религии и современного изобразительного искусства в культуре Западной
Европы рубежа хх-хк веков) закладывает базу исследов ания и посвящена
теоретическим аспектам темы, рассмотрению терминологического аппарата,

взглядов теологов, искусствоведов, фипософов,историографии, обзор
РеЛИГиОВеДоВ на рЕвличные аспекты взаимодействия релиIии и искусства,
особенно современного искусства. Представлено это структурно и
ПОСЛеДОВаТеЛЬНО, В ЯсноЙ логике. Глава поделена на несколько параграфов,
КаЖДЫЙ иЗ кОТорых завершается изложением промежуточных результатов.
Такие же выводы завершают и каждую из глав.

Первый же параграф кТерминологические аспекты описания
взаимооТношении религии и современного искусствa)) систематизирует
многочисленную и не всегда удовлетворителъную терминологию
РаССМаТриВаемого в диссертации феномена. В резулътате рассмотрения автор
ПРеДЛаГаеТ СОбсТвенныЙ термин, описывающиЙ изобрЕвительное творчество
и аРхиТектуРу, находящиеся в диаJIоге с религией: <искусство с религиозной
проблематикой>>, и близкое к нему понятие ((религиозно-эстетических

156). Они представляются удачными, что н€}зывается,феноменов>> (с.
<РабОЧИми>), ПоЗВоlтяяуiтти от описательности, иллюстративности, сведения
религиозного искусства к сюжетике и тематике, и углубить общее
представление о том, что есть сегодня религиозное искусство. Параграф
<Щинамика религиозной ситуации в Западной Европе рубежа Хх - xXI
веков: основные тенденции) констатирует
религия-искусство с конкретным положением
первую очередь, в той или иной стране, а

нер€tзрывность проблемы

современной Западной Европы ситуацию мультикультурализма, важную, как
д€шее покu}зывает автор, для искУсства религиозной проблематики. Здесь же
названы основные формы взаимодействия религии и ,искусства:

идентификационнЕuI модели.'ПоследнийотделительнаjI, кооперационнаjI,
тезис развернут в параграфе <постановка проблемы автономности искусства
в современной западноевропейской культуре. Основные модели и стратегии
взаимоотношений религии и искусства)). На мой взгляд, изложенные в нем
положения и выделенные три модели взаимодействия очень важны для

религии, христианства в
также характерную для



з

искусствоведения. Это тем более важно, что, как пишет автор, <<необходимо
КОНСТаТироВаТЬ, что в зарубежном религиоведении область изучения
ВЗаИМООТНОшениЙ искусства и религии не получила статус самостоятельной
дисциплины с чётко очерченными |раницами....объединение простой
КОНЪЮНКЦИеЙ ДВУх сфер человеческоЙ культуры покЕвывает отсутствие
твёрдогО понимаНия осноВаниЙ их взаиМоотношений>> (с. 67-68). Сам автор
диссертации, подчеркну, как раз находит эти основания в процессе своего
исследования.

,ЩаЛее В.В. Барашков рассматривает <Теоретико-методологические
ПоДходы к исследованию взаимоотношений религии и искусствы (параграф
1.4): искусствоведческие, теологические (католические и протестантские),

о значимостифилософско-религиоведческие, приходя к выводу
анТроПологического и иконического поворотов на рубеже XX-XXI веков.
ПОДВОдя иТОГи проделанного в данной главе исследования, автор отмечает:
<<специфика подхода, р€ввиваемого в диссертационном исследовании,
состоиТ в изначuLпьноМ рассмотрении этой области в pal<ypce релu?uозной
ПРОблемаmt,tк1,1, когда мы имеем дело не с религиозным выскЕtзыванием, а с
высказыванием по повоdу релuzuu. Следовательно, наш анщIиз вынужден
СчиТаТЬся с тем влиянием, которое оказывает духовная сфера жизни
общества в современный период на художников - творцов интересующих
нас произведений> (с. 159).

ВО ВТОРОй глаВе диссертационного исследования <<Пространственные
контексты взаимоотношений религии и современного изобразителъного
ИСКУССТВа) рассматриваются вопросы бытования современного искусства
РеЛИГИОЗНОЙ ПРОблематики в различных пространствах: храма, музея,
выставки, городского пространства. Опираясь на концепцию
(пространственного поворота)), речь о котором шла в предыдущей главе,
аВТОР, ПРИВОДЯ ВеСьМа обширныЙ материаJI, значительныЙ объем которого
бЫЛ СОбРан, ЧТо нzlЗывается, ((в поле), в непосредственном наблюдении,
высказывает множество интересных мыслей.

,Щвижется <<Логика нашего изложения, пишет он, от пространств,
наиболее сакр€шьно насыщенных, к пространствам исключителъно светскимD
(с. 162). Начинается рассмотрение с архитектуры (параграф 2.|.
<<Соотношение сакраJIьного и эстетического измерений в религиозной
архитектуре в секулярной культуре Западной Европы>), диссертанта
интересует трансформация религиозного и эстетического, их соотношение в
современной церковной архитектуре, взаимосвязь храмовых пространств и
положения института церкви в обществе. (заметим ts скобках, что
пространственно-композиционное решение храмов теснейшим образом
связано с богословскими концепциями на протяжении всей истории, она во
многом формирует облик храмов). СледующиЙ параграф (2.2) <Современное
искусство в церковном пространстве>, где рассматриваются (часовни
художника) И ((часовни архитектора) как индивидуzIJIьные творческие
проекты; долгосрочные проекты ди€шога конкретных церквей с современным
искусством; проекты В общинных центрах, а также участие современных



художников в оформлении исторических церквей. отмечается, что церкви
можно условно назвать (экспериментZLIIьными площадками),
разрабатывающими те формы диыIога, которые со временем получают
распространение, пусть и в меньшем масштабе, в других церковных
простраНстваХ (с. 206). В.В. Барашков приводит многочисленные примеры
такиХ проектоВ В разныХ странах: Германии, Франции, Нидерландах,
ВеликобРитании,Италииу католиков и протестантов, ан€Lлизируя их с точки
зрения и религиозной, и эстетической, приводит примеры позиций
священников относительно понимания ди€tлога церкви и современного
искусства. он выделяет как отдельную сложную проблему взаимодействие
нового И старого искусства, находящегося В пространствах церквей с
длительной историей существования.,щалее автор рассматривает коллекции
совремеНногО искусстВа в ецархиапьных музеях и религиозных собраниях
(параграф 2.3.), формируя типологию религиозных коллекций современного
искусства: 1) частные собрания церковных деятелей; 2) (а) епархи€Lльные
музеи, находящиеся в отдельных зданиях, а также (б) церковные музеи при
крупных церквях И монастырях; з) коллекции фондов по изучению
современного религиозного искусства; 4) электронные коллекции на
специ€Lльных интернет-порт€UIах (с. 2З2) и последовательно рассматривает и
анuLлизирует их. в.в. Барашков отмечает важностъ трансисторического
подхода, основанного на концепции, воплощенной в <<дтласе Мнемозины))
искусстВоведа Аби Варбурга, позвоJUIющей увидеть преемственность и
ре€Lлизацию темы памяти на уровне иконо|рафии.

Автор подчеркивает, что <<Христианские церкви уже давно у{итывают
привлекательностъ для множества посетителей церквей и церковных музеев
отнюдь не всегда их религиозной, но обязательно исторической и
эстетической составляющей. Безусловно, рrввитие эстетической
составлЯющеЙ будеТ и В следующие десятилетия магистраJIьной линией
ЭКСПОЗИЦИОННОЙ ПРаКТиКИ. Вопросы прочной идентичности, несмотря на
распространение конструктивистских подходов, остаются
значимыми>> (с. 255).

Европе

В конце 2 Главы (с. 278) В.В. Барашков, проводя сравнение выставок
религиоЗного искусства В Западной Европе и России, пишет 0 том, что
отечественные кураторы следуют в фарватере западного опыта, хотя и с
несколькиМ опозданием. ЭтО так, но есть и важные р€вличия, которые
касаются понимания религиозного искусства В католицизме и
протестантизме с одной стороны и восточного христианства с другой, а
также несколько десятилетий государственного атеизма в нашей стране и
соответственно - р€lзрыв традиций. <сравнительный анализ тенденций в
Западной Европе И в России показал, что в России прослеживается
следующzШ закономерность: чеМ дЕLльше оТ сакрulJIьного пространства (в
ценностном отношении) находится экспозиционное пространство искусства
религиозной проблематики, тем более разнообр€вными и содержательными
(каК В эстетическом, так и в религиоведческом отношении) становятся
соответствующие выставки> (с. 283-284).



5

ТРетья Глава <<Специфика передачи религиозной проблематики в
СОВРеМеННОМ изобразительном искусстве) посвящена отдельным
произведениям искусства, находящимся в пространстве христианского храма
И ВыПолненным современными художниками. Сугубо искусствоведческая
задача дана здесь в интерпретации религиоведа, и это очень интересно, так
как За Пластическими и цветовыми решениями автор видит прежде всего
бОгОСловские концепции. (В то время как искусствовед стремится через
формальное решение воспринять религиозное содержание иIи
ПРОбЛематикУ).В главе три параграфа, соответственно, автор выделяет три
наиболее значимые с его точки зрения группы произведениЙ. В первом
параграфе он сосредоточен на вопросах интерпретации и трансформации
ТРаДИЦИОННОЙ христианскоЙ иконографии современными художниками,
СВЯЗЫВЕuI ЭТо с проблемоЙ инкультурации. Автор отмечает, что большм часть
ПРОИЗВеДениЙ Посвящена образу Иисуса Христа. .Щиссертант выдеJuIет как
ОТДеЛЬНОе НаПРаВление <Обращение к религиозным мотивам художников,
индифферентно относящихся к религии) (с. 295), их. он предлагает
рассМатривать (в контексте светской гуманистической культуры). Это
интересная тема, ждущая отделъного рассмотрения, в. том числе и со
сТороны религиоведения: как за 2000 лет образы христианства превратились
В СВОеГО РОДа археТиПы, <форrулы) - имеющие высокиЙ содержательныЙ, а
иногда и пластический контент, тем более что есть
слr{ае в России, которые сознательно используют их
произведениях.

Второй параграф посвящен феномену передачи религиозных смыслов в

художники, во всяком
в своих не-религиозных

абстрактном искусстве; в третъем параграфе анализируется использование
при интерпретации религиозных содержаний новых средств в искусстве,
ВОЗНИКШИХ В |960-|970-е гг. и позднее (с. 285), а точнее было бы сказать,
новых видов искусства, таких как перформанс, инст€Iпляция,. лэнд-арт,
видеоарт, цифровое искусство. В меньшей степени обращенные к
классическим религиозным мотивам, они позволяют раскрыть на новом
уровне как раз тот широкий спектр религиозных ассоциаций, который
обозначен в диссертации как ((религиозная проблематика)> в искусстве. На
моЙ взгJIяд, интересно и по-новому написано об абстракции в ракурсе
ЗаПаДНоеВропеЙскоЙ теологии. И здесь мы также видим то, что проходит
нитью через всю диссертацию В.В. Барашкова: в современном
западноевропейском искусстве нет четкой границы между церковным и
сВеТским искусством религиозной проблематики. В этой главе автор
приходит к следующому, очень значимому выводу: на рубеже Хх-хк веков
ктрансформироваJIась сама природа
религиоведческий анЕuIиз произведений
их своего рода (лакмусовой бумажкой>>
современного человека к окружающему
выраженным на языке образов, показателем современной религиозности.
Таким образом, изобразительное искусство становится значимым

(религиозного) в искусстве...
изобразительного искусства делает
определения специфики отношения
его миру, в том числе - наглядным,

источником религиоведческих, философских знаний>> (с. 35 1).



,.Щостоверность

6

новизна результатов диссертации обеспечена
р€вностОронниМ и фундИрованным подходом к объекту исследования с
позиций и методов религиоведения, философии религии, теологических и
искусствоведческих концепций. А также обширным эмпирическим
материЕtJIом художественного творчества, который в диссертационном
исследоВаниИ в.в. Барашкова выполняеТ роль не иллюстрации к
теоретическим выкладкам, а самостоятельным источником

результатовсмыслоПорождаЮщиХ концепций. А также апробацией
диссертационного исследования посредством их публикации в журнЕLлах из
перечней ВАК РФ, RSCI, Web of Science, Scopus.

Научную новизну диссертации В.В. Барашкова определяют следующие
результаты исследования, полученные лично соискателем:

l) В отличие от подхода, противопоставляющего модель р€вделения и
модель диЕtлога искусства и религии, автор считает возможным
признатЬ их рЕ}знЫми страТегиями в рамках одной модели, которая
предполагает признание их взаимной автономности

2) Традиционная религиознЕUI иконография на рубеже хх-хЖ веков
понимается В горЕlздо большей степени как фундаментальный код' западной пластической культуры, значимость которого сохраняется
для выражения ryманистических значений

з) стратегия ди€lJIога предполагает включение произведений искусства в
СаКР€ШЬНЫе ПРОСТранства на совместно обсуждаемых условиях, при
внимании к сохранению их особого статуса. Этому благоприятствует и
представление об открытом характере произведений современного
искусства, множественности интерпретаций, не исключающих и
религиозные

4) раскрыто значение пространственных смыслообр*уощих контекстов
взаимодействия искусства и религии

5) на рубеже хх_хк веков на первый план выходит не lrередача
христианского послания, а отклик художника на волнующие его.
проблемы как личностно-экзистенциuUIьного, так и общественно-
политического плана, при этом решение художественных задач,
пластическое мышленИе, являеТся определяютI{им

б) религиозная проблематика в новых медиа точнее всего отражает ту
динамику религии, которая наблюдается в современной культуре: это
большая ролъ телесно-духовных практик (перформансы), осмысление
экзистеНциЕLльных И социагIьных вопросоВ (инсталляции) и
религиозного смысла природы (ленд-арт), акцент на внутренних
чувствах и переживаниях (видеоарт, работа со светом), размышления
над возМожностями цифровых технологий иWl (цифровое искусство)

степень обоснованности научных положений, выводов и
рекомендаций, сформулированных в диссертацииl подтверждается
привлечением репрезентативного для данной проблемной области массива



7

источников, а также применением комплекса научных методов, отвечающих
поставленным целям и задачам исследования.

ТеМа ДиСсертации В.В. Барашкова полностью соответствует пасгIорту
НаУЧНОЙ СПециаJIьности 5.7.9. Философия религии и религиоведение в таких
еГО ПУНКТаХ, как: 7. Религиозно-философская антропология; 10. Религиозная
КУЛЬТУРа; Особенности буддиЙскоЙ, православной, католической,
ПРОТеСТаНТСКОЙ, МУсУльманскоЙ, иудаистскоЙ и других религиозных культур ;

20. Религия и общество; религии в системе общественных отношений разных
стран мира. Секуляризация и десекуляризация. Социальные проблемы в

РеЛИГИОЗНЫХ УченИЯХ и официальных документах религиозных организациЙ;
25. РеЛиГИИ И Эстетика; 4|.Исследование истории конкретных религий в
соци€шьно-экономическом, политическом и социо_культурном контекстах.
ЗаКОНоМерносТи исторического развития религий; 46. Щиалог религиозных и
нерелигиозных мировоззрений.

ЩеННОСть Для науки и практики результатов работы заключается в
их значимости как для отечественного религиоведения, так и для
отечественного искусствоведения. Был собран и введен в научный оборот
обширный матери€tл по нескольким западноевропейским странам
конфессиям, проведен сопоставительный анализ художественных
выставочных практик Западной Европы и России на современном этапе.

теоретическая значимость исследования заключается в постановке и
разработке значимых религиоведческих на)чных проблем, связанных с
феноменами эстетического характера.

Практическая значимость исследования определяется
востребованностью современных научных религиоведческих трудов,
посвященных вопросам искусства и религии, в которых разработана
методика их взаиМодействия. Материал и результаты диссертационного
исследования моryт лечь в основу религиоведческих дисциплин,
посвященных эстетическим проблемам; курсов религиозного искусства,
читаемых в художественных и гуманитарных вузах, а также в практике.
светских и церковных выставочных проектов в музеях и гЕlлереях.

и
и

подтверждение опубликования основных результатов диссертации
в научной печати. По теме исследования опубликовано 36 научных трудов,
из них 8 публикаций в журналах, рекомендованных ВАК при Министерстве
науки и высшего образования Российской Федерации, 2 публикации в
журналаХ RSCI, 5 статеЙ, опубликованных в журналах из списка Scopus и
web of science.

диссертации.
диссертации.

Замечания по работе
Обширность темы, ее сложностъ

привели к некоторым неточностям в
которые, однако, не снижают общей очень

соответствие содержания автореферата основным положениям
Автореферат полностью соответствует содержанию

и р€lзносторонность, неизбежно
формулировках и определениях,
высокой оценки работы:



Во-первых, есть целый ряд

8

неточностей искусствоведческого
характера: изобразительные искусства не включают архитектуру, как пишет
автор на с. 4; это же в известной степени относится и к новым медиа; с.9З:
<общая тенденция в истории искусств, начиная с эпохи Средних веков, как
пок€вывает статистика, заключЕLпась В преобладаниИ в искусстве светских
сюжетоВ: портретов, пейзажей, натюрМортов), это не сюжеты, а жанры
искусства, система которых сформироваJIасъ в западноевропейском
искусстве несколько позже, чем в Средние века; с. 229: рЕlзвитие церковной
живописи на рубеже XIX-xx векоВ В России автор связывает с
академиtIескиМ искусством, однакО этО живописЬ В стиле модерн; автор
приводиТ цитаты из п.А. Сорокина в р€lзделе, посвященном
искУссТВоВеДческиМ ТеориrIМ (с. 93), но он не искУсстВоВеД, ПоТоМУ И
терминоЛогиЯ его не искусствоведческая, например, (визу€tпъный
(чувственный) стиль).

также нельзя согласится И с некоторыми позициями) высказанными в
диссертации: на с.20 среди положений, выносимых на защиту, автор пишет
ксравнительный анализ религиозно-эстетических феноменов в современной
России и в Западной Европе показщI, что в России на рубеже ХХ - XXI вв.
наблюдаются сходные тенденции, что связано с общим с Европой
культурным полем, сформировавшимся за последние десятилетия).
представляется, что ситуация гор€вдо сложнее, и определяется она не
столько западноевропейским культурным влиянием, сколько собственной
традицией религиозного искусства: отношением к сакр€tльному
изобразительному образу, резкая |раница между церковным и религиозным
светским искусством и др. Далее, В.В. Барашков пишет: <<Таким образом,
общие тенденции в искусствоведении Хх века имели своим следствием
недооцеНкурелиГиозноЙ проблематики в современном искусстве> (с. 104), но
скорее, это касается западноевропейского искусствоведения, и это
необходимо укЕватъ; отечественная искусствоведческая мысль, напротив, на
этом сосредоточена, особенно в первой трети ХХ века (П. Флоренский, В..
Фаворский, Н. Тарабукин).

хотелось бы
она, безусловно,

пожелать автору в дальнейшей разработке данной темы, а
весьма перспективна, не отрываться от процессов,

происходящих в искусстве: втор€ш половина Хх века, рубеж хх-хк имеют
СВОЮ, СУГУбО ХУДОЖеСТВеННУЮ динамику: нелинейн€ш архитектура, диктат
новых строительных техник, определяющий в том числе и композицию
здания. Так, в главе 2, где речь идет о церковных центрах, автор фиксируетотход от минимzLпизма 1950-1960-х. <Наиболее же значительные
трансформации произошли в интерьере : для первоначЕLльно минимЕtлистично
оформленныХ зщIоВ закЕвывzLлись многоцветные витражи, религиозные
картины, В Том Числе творения современных художников и скульпторов,
новые системы освещенио.( с. 180-181). Это связано, безусловно, с новым
этапом в искусстве, преодолением неомодернизма. Отсюда возникает вопрос:
насколько можно говорить о церковном и религиозном искусстве в отрыве от
условно говоря светского? На мой взгляд невозможно.



заключение

,ЩИССеРтационное исследование <<Религии и искусство на перекрёстке
культур ЗападноЙ Европы рубежа ХХ - XXI веков>> Барашкова Виктора
Владимировича явJuIется законченной науrно-квЕtлификационной работой, в
КОТОРОЙ соДержится: новое актуЕtльное понимание взаимоотношений
искусства и религии в конкретный исторический период, рубеж xx-xxl
ВеКОВ; преДложены новые для отечественной науки подходы в изучении
ДаННоГо феномена и нов€UI терминологиrI для его описания, автор предложил
РелеВаНТные с искусствоведческой и религиоведческой позиций
ИССЛеДОВаНИя принципы идентификации произведений современного
РеЛИГИОЗНОГО ИСКУССТВа. Работа соответствует требованиям, предъявляемым
к ДиссерТациям на соискание уrеной степени доктора философских наук,
согласно Tr. 2.1 раздела II Положения о присуждении ученых степеней в
федеральном государственном автономном образовательном )л{реждении
высшего образования <РоссиЙскиЙ университет дружбы народов имени
Патриса Лумумбы), утвержденного Ученым советом РУД{ (протокол JYq

Ус-1 от 22.0|.2024 г.), а её автор, Виктор Владимирович Барашков,
ЗаСлУЖиВаеТ присуждениrI уrеной степени доктора философских наук по
специальности 5.7 .9. ФилософиrI религии и религиоведение.

Официальный оппонент:
ДОКТОр искУсствоведения по специztльности 17.00.04 - изобразительное и
декоративно-прикладное искусство и архитектура, доцент, заведующая
ОТДеЛОМ ИСКУССТвО XX-XXI вв., Федералъного государственного бюджетного
}ЧРеЖДеНИrI <<РОСсиЙская академиrI художеств. IilrfuI теории и истории
изобразительных искусств).

А.К. Флорковская
2З янъаря2026 г.

россййaкдя iкддвмия

делопроизводства,
докум ента ционн ого
обеспечения и контDоля

аO-а Г

Почтовый адрес: 119034, Москва, ул. Пречистенка, д.21 тел.: (495) 637-З|-
7 6; e-mail: florkovskaja@yandex.ru


