
комитЕт
ОБIIЕГО И ПРОФЕССИОН,dIЪНОГО ОБРАЗОВАНИJI

ЛЕНИНГРАДСКОЙ ОБЛАСМ

ГОСУДАРСТВЕННОЕ ЛВТОНОМНОЕ
ОБРАЗОВЛТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ

ВЫСШЕГО ОБРЛЗОВЛНИЯ
ЛЕНИНГРДДСКОЙ ОБЛАСТИ

ЛЕНИНГРАДСКИЙ
ГОСУДАРСТВЕННЫЙ

УНИВЕРСИТЕТ
имени А.С. Пушкина

инн 78200l9192
огрн 1024701897043

окпо 27470828

1 9бб05, Санкг-Петерб}рг,
Петербургское шоссе, д. l0

тел.: (812) 466 65 58, факс: (812) 466 49 99
E-mail: pushkin@lengu.ru

or /ae/.o(olб Nr 24 /о
на Ns_____от________________г.

доктор экономических
проф

ОТЗЫВ ВЕДУIЦШЙ ОРГАНИЗАЦИИ

(утвЕрждАю>
Ректор ЛГУ им. А. С. Пушкина

наук,

Щвас

Госупарственного автономного образовательного учреждения
высшего образования ЛенинградскоЙ области (ЛенинградскиЙ

государственныЙ университет имени А. С. Пушкина>>
на диссертацию Барашкова Виктора Владимировича

<РЕЛИГИИ И ИСКУССТВО НА ПЕРЕКРЁСТКВ КУЛЬТУР
ЗАПАДНОЙ ВВРОПЫ РУБЕЖА ХХ - XXI ВЕКОВ>,

представленной на соискание ученой степени доктора наук
по специальности 5.7.9. Философия религии и религиоведение

Работа В. В. Барашкова посвящена одному из аспектов обширной
проблемы
динамики

соотношения искусства и религии, а именно (корреляции

религиозноЙ ситуации на перекрёстке культур ЗападноЙ Европы и
внутренней логики раскрытиrI религиозной проблематики в изобразительном
искусствеD. Ключевые для диссертационного исследования понятия
(искусство) и (религия) автор берет в определениях видных отечественных

ученых О. А Кривцуна и И. Н. Яблокова. Актуальность выбранноЙ темы
определяется масштабными изменениями, происходящими в
этнорелигиозном портрете европейских стран, регионов под влиянием
миграционных процессов и необходимостью выработки новых фор*
коммунитарности в условиях нового культурного разнообразия. Визуальные
маркеры этих изменений обнаруживают себя не только в появлении
культовых зданий религий, новых для европейского архитектурного
ландшафта, но и затрагивают более глубокие слои европейской культуры -
идентичность, политические решения, влияют на художественные практики,
тенденции в искусстве. Происходят существенные изменения во
взаимоотношениях религии и искусства, меняются их функциональные

#;"WЖ
ЭХе;:u_vt ,r ъ.{$]ýl.ý

10



современном искусстве усложняют взаимопонимание между
ПРеДСТаВиТеляМи религиозных сообществ и светскими деятелями, становятся
пороЙ причиноЙ социальных противоречиЙ. В свою очередь, что отмечает и
автор диссертации, деятели христианских церквей, религиозные мыслители
Западной Европы в ХХ веке пересматривают своё отношение к светскому
изобразительному искусству и отказываются от подмены в оценке
произведениЙ искусства эстетических критериев догматическими
требованиями, что не отменяет необходимость поиска компромисса между
творческой интерпретацией и содержанием религиозных учений. Все
сказанное определяет актуальность данного исследования. Исследование
стратегии ди€lJIога религии и искусства акту€Lльно и для России, поскольку в
ХХ веке в советский период с государственной политикой атеизма
сУЩествовал конфликт между представителями власти и художниками, но и
УЖе В XXI Веке rтредставители религиозных сообществ и создатели
художественных произведений, практик, затрагивающих религиозные темы,
обнаруживают неспособность к ди€tлогу.

в главе <<Теоретический анализ взаимоотношений религии и
СОВреМенноГо изобразительного искусства в культуре ЗападноЙ Е,вропы
рубежа ХХ-ХК веков) рассмотрены:

ý 1.1. терминологические аспекты описания взаимоотношений релитиии
СОВРеМенноГо искусства. Соискатель приходит ((к выводу о том, что ни один
из этих терминов не включает в себя все те религиозные контексты, которые
Можно обнаружить в современном искусстве при внимательном
религиоведческом рассмотрении> @.а\ и предлагает (ввести термин
религиозноЙ проблематики в искусстве) (с.45), поясняя отличия понятиЙ
((тематика>> и <<проблематика)). Автор полагает, что вводимый им термин
((религиозная проблематика) (пункт 2 в рубрике научной новизны
исследования (с. 1 5)) (позволяет сохранить содержательную наполненностъ, в
то же время не избегая неоднозначности, поливариантности религиозных
аспектов в современном искусстве> (с.4б).

В ý 1.2. Основные тенденции в динамике религиозной ситуации в
Западной Европе рубежа ХХ-ХК веков (с.а8-67) рассматривается динамика
религиозности с помощью концепций секуляризации и постсекуляризма,
впрочем ограничиваясь <<наиболее существенными положениями теории в
целом>) (с.а9). Опираясь на труды отечественных и зарубежных
исследователей, автор отмечает открытость границы между секулярными и
религиозными основаниями (с.52), в рамках теории постсекуляризма
гIоявление новых форшl синтеза искусства и религии. Поставив задачей
данного раздела демонстрацию <объективных тенденций,
свидетельствующих о р€}зноплановой, нередко противоречивой роли религии
в современном обществе> (с.48) , что для анализа изучаемых в диссертации
феноменов теории секуляризации и постсекуляризма являются



взаимодополняющими, предпочтительным для своего исследования
диссертант видит подход, (согласно которому в современности наблюдается
трансформация религии в сторону ди€Lлогического взаимоотношения с миром
(независимо от того, каков этот мир - секулярный или постсекулярный)>
(с.67).

В ý 1.3. Проблема автономности искусства в современной
западноевропейской культуре предметом рассмотрения становятся основные
модели и стратегии взаимоотношений религии и искусства (с.67,92).
Рассматривая модель }lb 1, согласно которой художественное творчество
обусловлено установками религии, автор посвящает несколько страниц
теологическим филосо фско-идеалистическим концепциям искусства
(Н.А.Бердяев, Х. Ортега-и-Гассет, Х. Зедльмайр) (с.69-73). В модели J\b 2

искусство автономно относительно религии. Автор подчеркивает, что
автономность не означает откu}за от церковных заказов. В рамках модели
выделены две стратегии: разделения и диалога. Перв€ш чревата конфликтами
вокруг произведений искусства религиозной проблематики. Автор н€вывает
необходимые шаги при анаJIизе таких конфликтов, тем более что они
становятся объектом применения законодательства ряда стран,

рассматривает исследования причин конфликтов между искусством и

религией (с.76-8а). Исследование второй стратегии начинается с изучения

философии диалога (с.85-8б). Выбор стратегии, как считает диссертант,
зависит ((как от интенций хуложника, так и от пространства, где выставлено
произведение, а также от преобладающих в конкретном обществе ценностей,
от того, какую роль играет религия в конкретном обществе, наконец, от
художественного вкуса зрителей>> (с.87). Описав две модели
взаимоотношений искусства и религии, автор ставит задачу (выявить
теоретическую и методологическую основу религиоведческого рассмотрения
этих моделей и анаJIиза конкретных религиозно-эстетических фЬноменов>>
(с.91).

В ý 1.4. рассмотрены искусствоведческие, теологические (католицизм,
протестантизм) и философско-религиоведческие теории взаимоотношений

религии и искусства (с.92 -159). Автор подчеркивает, что он рассматривает
область своего исследования (в ракурсе религиозной проблематики) (с.159).

Во 2-й главе кПространственные контексты взаимоотношений религииИ
современного изобразительного искусства> диссертант изучает (ý 2.|)
соотношение сакр€tльного и эстетического измерений в религиозной
архитектуре в секулярной культуре Западной Европы, (ý 2.2) рассматривает
современное искусство в церковном пространстве и (ý 2.З) коллекции
современного искусства в епархиzUIьных музеях и религиозных собраниях. В
ý 2.4. <<Осмысление взаимоотношений религии и современного искусства на
выставках в художественных музеях и галереяю), подчеркнув
методологическую важность ан€шиза выставок, автор реаJIизует это
положение. Существенно, что (основным источником предложенных на

выставках концепций> является куратор, выполняющий (важную для



понимания современных произведений искусства задачу их интерпретации)
(с.261). Учитывая это, диссертант ук.вывает на важность требований к

религиоведческои компетенции кураторов.
В главе 3. <<Специфика передачи религиозной проблематики в

современном изобразительном искусстве) автор рассматривает специфику
современных интерпретаций классических религиозных (христианских,
главным образом) сюжетов, мотивов и образов, опираясь на классификацию,
предложенную немецким искусствоведом Д. Грассме. На основе

рассмотрения вариантов соотношения эстетической и религиозной функций
автор приходит к обоснованному выводу, что эстетическая и религиозная
функции произведения находятся почти в равных соотношениях. Глава
завершается аналитическим описанием новых средств выражения

религиозной проблематики, что составляет одно из важнейших достоинств
работы.

Итоговый вывод автора, что в отличие от подхода,
противопоставляющего модель р€lзделения и модель ди€Lлога искусства и

религии, следует признать их р€lзными стратегиями в рамках одной модели,
которая заключается в признании их автономности, вносит вклад в

представления о взаимодействии в культурной практике Западной Европы

рубежа ХХ - XXI веков категорий религиозного и художественного опыта.

,Щиссертация В.В.Барашкова представляет собой завершенное,
самостоятельное исследование актуulльной научной проблемы. Автором был
привлечен и использован обширный теоретический и эмпирический
материztл. Новизна rтолученных результатов состоит в том, что автором
предложена собственная классификация пространств экспонирования
художественных произведений религиозной проблематики, реаJIизовано
ан€UIитическое описание новых средств выражения религиозной
проблематики, выявлена внутренняя ди€Lлектика в творческом сознании
художника, которая проявляется в стремлении к автономии в использовании
художественных средств и в выражении своих внутренних убеждений, и в то
же время в сохранении религиозного характера источника.

Теоретическая значимость исследования состоит в том, что
предложенные модели и стратегии взаимоотношений религии и искусства
могут быть использованы в дальнейшем изучении темы (религия и
искусство)). Результаты имеют существенную практическую значимость:
могут быть использованы в преподавании таких предметов, как
<<Эстетические проблемы в религиоведении>), <<История христианского
искусства в Европе>>, <<Религия в мировой культуре>>, <<Религия и общество>>,

<,Щиалог религиозных и нерелигиозных мировоззрений>>, при разработке
уrебных программ и написании учебных пособий по таким р€ВДеЛаМ

религиоведения, как история и методология религиоведения, эстетические
проблемы в религиоведении, предложенные стратегии диалога эстетического
и религиозного измерений в произведениях искусства могут найтИ
применение в меди ации межкультурных, внутрикультурных коммуникаций.



Но диссертационная работа не свободна от некоторых недочетов и
дискуссионных моментов.

l. Так, автор к новизне своего подхода относит взгляд (извне)) - т.е.
взгляд на художественные практики Западной Европы из российского
кУльТУрного пространства. Вопрос: в чем состоит специфика такого ((взгляда
извне) и что он дает сравнительному ан€Lлизу тенденций в репрезентации
религиозных тем в искусстве Западной Европы и в России?

2. Тема исламского искусства на просторах выставочного
пространства ЗападноЙ Европы затронута вскользь: текст об экспонируемом
исламском искусстве не представляется репрезентативным для выводов. В то
время, как для ее постановки и решения требуются как минимум 1)
исследования, касающиеся как процесса и результата аккультурации, так и
акТУалиЗаЦии потребности сохранения и утверждения идентичности в
инОкУлЬТУрноЙ среде; 2) изучение проблемы изобразительного искусства
ислама; возможно, сопоставления современного искусства ислама в Западной
Европе и в странах исламского мира.

З. По словам В. В. Барашкова он использует подход И. А.Тульпе в
инТерПретации общего истока религии и искусства, что требует уточнения,
так как в отличие от автора диссертации, И. А.Тульпе не рассматривает
мифоритуальныЙ комплекс общим для искусства и религии истоком.

4. В поле зрения диссертанта не поп€tли работы А. Безансона
(Запретный образ: Интеллектуальная история иконоборчества), Д.В.
Сарабьянова (Русский авангард перед лицом религиозно-философской
МыСли), Е.Г.Яковлева (Эстетическое сознание. Искусство и религия),
КОТОРые способствовали бы более глубокому анализу проблем, обсуждаемых
во2и 3 главах.

5. Вопрос: в чем состоят, согласно мнению автора, особенности
форtut светского искусства и различает ли он <<изображения свящённого) и
(священного изображения>>?

6. Вопрос: почему, по мнению автора, ключевое в работе понятие
(религиозная проблематика) отражает характер современного ди€IJIога

религии и искусства и отход от суждений о соответствии репрезентируемых
в искусстве религиозных смыслов религиозным учениям и традициям?

Несмотря на отмеченные недочеты и дискуссионные моменты,
ДиссерТация В.В.Барашкова соответствует требованиям, предъявляемым к
диссертациям на соискание ученой степени доктора наук, установленным
ПУНКТаМи 9, l0, 11, 1З и |4 Положения о присуждении ученых степеней (в
деЙствующеЙ редакции). Опубликованные работы и автореферат отражают
основное содержание диссертации. Щиссертация соответствует Паспорту
научной специ€Lльности 5.7 .9. Философия религии и религиоведение.

.Щиссертация В.В. Барашкова соответствует требованиям,
предъявляемым к диссертациям на соискание ученой степени доктора наук,
согласно п. 2.I рЕ}здела II Положения о присуждении )п{еных степеней в
ФГАОУ ВО <<Российский университет дружбы народов имени Патриса



Лумумбы), утвержденного Ученым советом РУД{ (протокол Ng УС-1 от
22.0I.2024 г.)". Щиссертация Виктора Владимировича Барашкова <<Религии и
искусство на перекрёстке культур Западной Европы рубежа ХХ - XXI веков>>

является самостоятельным, завершенным на)п{ным исследованием, имеющим
значение для изучения современных проблем философии религии и
религиоведения. Виктор Владимирович Барашков заслуживает присвоения
ученой степени доктора философских наук по специ€Lльности 5.7.9.
Философия религии и религиоведение (философские науки).

отзыв на диссертацию
наук, доцентом,

составлен Т. С. Прониной, доктором
заведующей Научно-исследовательским

этнополитических исследовании
образовательного учреждения высшего

философских
центром религиоведческих
Государственного автономного
образования Ленинградской области <Ленинградский государственный
университет имени А. С. Пушкина>>.

Отзыв обсужден и утвержден на совместном заседании Научно-
исследовательского центра религиоведческих и этнополитических
ИССЛеДоВаниЙ и кафедры философии Государственного автономного
образовательного учреждения высшего образования Ленинградской области
<Ленинградский государственный университет имени А. С. Пушкина) (14>)

января 2026г., протокол J\b 1.

Председатель засед ания:
заведующий НИЩ религиоведческих
и этнополитических исследований
ГАОУ ВО (ЛГУ им. А.С. Пушкина>>,

доктор философских наук, доцент

Секретарь заседания:

Сведения об организации:

Полное наименование организации: Госуларственное автономное образовательное

УЧреждение высшего образования Ленинградской области кЛенинградский университет имени
А.С. Пушкина>.

Сокращенное наименование: ГАОУ ВО ЛО ( ЛГУ им . А . С. Пlтпкина >.

Почтовый адрес, местонахождение: l 96606, г . Санкт-Петербург, Пушкин,
Петербургское шоссе, 10.

Телефон: 8 (812) 466-65-58
Адрес электронной почты : pushkin@l

Алрес официального сайта: https:/

/е-8/*
=ý/i гс
оБlЁ
l-"-9 \l

w
rсЙтвт Ё]ЕЕни ý/ý
лtкинл" ./*ýi

""*9ffi9
ilпро"jУ

УНИВЕРСИТЕТ

имЕни
д.(], пflltкинл"


