
В Щиссертационный совет РДС 1000.002

ФГАОУ ВО <<Российский университет дружбы

народов имени Патриса Лумумбьu>

ОТЗЫВ ОФИЦИАЛЬНОГО ОППОНЕНТА

на диссертацию Барашкова Виктора Владимировича на тему: <<Религии и

искусство на перекрёстке культур Западной Европы рубежа ХХ - XXI

веков>>, представленную на соискание ученой степени доктора философских

наук по специ€шьности 5.7.9. Философия религиии религиоведение

(философские науки)

Акryальность и новизна темы исследования. Отрадно, что в российской науке

наконец появилось цельное исследование, посвященное взаимоотношению

христианства и современного искусства, осуществленное на примере ситуации в

Западной Европе. Процесс культурного взаимодействия в этой сфере идет уже

не одно десятилетие, но в российском научном сообществе до сих пор серьезного

освещения не поJryч€ш. Акryальность работы много|ранна, выделим лишь

некоторые важнейшие аспекты.

В современности мы наблюдаем, как традиционные |раницы между

религиозным институтом и художественной галереей становятся

проницаемыми. Религия перестает быть герметичной системой и ищет новые

способы коммуникации с обществом через визуальный язык искусства, а

современное искусство, в свою очередь, воздействует на религию. ,,ЩиссертациrI

позволяет концепту€Lлизировать этот процесс, выходя за рамки простого

описания и обращаясь к глубоким философским основаниям встречи человека с

трансцендентным. Хотя автор и фокусируется прежде всего на христианстве,

широкiш рамка исследования позволяет рассмотреть и феномены

безрелигиозной религии, кв€lзирелигиозности, духовности и т.п.

Теоретическая актуЕtльность работы связана с дефицитом комплексных

исследов аний, объединяющих методологию философии религии,

предлагаетискусствоведения теологии красоты. ,Щиссертант



междисциплинарный подход, который позволяет увидеть в архитектурных и

художесТвенных формах застывшУю эккJIеЗиологию и антропопогию.

важно, что исследование не замыкается лишь на вопросах культурологии

религии, но интегрируется в более масштабные дискуссии о месте религии в

современном мире. .щиссертант намеренно использует теоретическую рамку

секуJuIризации дjul проведения работы и аргументированно отстаивает

в€tлидность этой концепции В противоположность новым и модным

представлениям о постсекулярном и десекуляризации. Фактически весь текст

диссертации можно рассматривать как хороший арryмент в пользу

продолжающейся и усложшIющейся секуляризации.

дктуальность работы определяется и необходимостью критического

осмыслениrI западноевропейского опыта. Западная Европа рубежа xx_xxl
веков стЕLла уник€tльной мировой лабораторией, ГДо отрабатывztлись модели

в питургическое пространство. fuя

философии культуры крайне важно

интеграции авангардного искусства

отечественного религиоведения и

проанализировать кейсы взаимодействия религии и искусства не как (чужой)

экзотический опыт, а как возможные векторы р€}звития мирового религиозного

искусства, что отчасти уже находит отражение в россиЙском контекСТе. ОТРаДНО,

что автор не замыкается на европейском опыте, но постоянно проводит

параллели С современной российской сиryацией, пок€}зываrI перспективы

приложения своих наработок.

любопытным является и непрестанное желание диссертанта выйти за |раницы

простой дескрипции И анzLлиза изучаемого явления. В тексте немало личностно

окрашенныХ характеРистик, впечатлений автора, интересных обобщений,

наблюдений и нестандартных рассуждений, синтезирующих теолОГИЧеСКУЮ,

религиоведческую и искусствоведческую перспективы. Нельзя не отметить и

некоторый искусстВоведчески-миссионерский пафос текста. Фактически

диссертант ставит вопрос о том, может ли современное искусство, часто

обвиняемое в деструктивности, выступать инструментом не только проповеди,

но быть полноценной частью литургической жизни современного христианства,



в то же время играя важную роль в самых возвышенных проявлениlIх опыта

безрелигиозного человека.

обоснованность выводов. В диссертации вводится ряд интересных

концептуuшьных находок (например, авторскм классификациrt пространств

экспонирования современного искусства религиозной проблематики и т.п.) и

11редлагается несколько важных теоретических нововведений (самое значимое,

пожалуй, понятие (религиозной проблематики>>). Исследование базируется на

обширном эмпирическом матери€Lле, отчасти собранном автором в ходе

самостоятельных экспедиций. Без сомнения, диссертация станет событием в

сфере отечественной культурологии религии.

подтверждение опубликования основных результатов исследования в

научной печати. основные результаты исследования опубликованы в научньж

изданиях, входящих в международные базы данных и системы цитированиrI, и

рецензируемых изданиях, рекомендованных Высшей аттестационной комиссией

уровня.

соответствие

диссертации.

при Министерстве науки и высшего образования РФ. По теме ДиССеРТаЦИИ

автором сделано множество докладов на научных конференциях рz}зличного

содержания автореферата

Представленный автореферат

полностью и адекватно отражает основное содержание, логику и структуру

диссертационного исследования, дает верное представление о выполненной

работе и позволяет в полной мере оценить вклад автора в решение крУпНОЙ

научной проблемы.

Структура и содержание работы. Рецензируемая диссертация обладает четкоЙ,

логически выверенной структурой, котор€ш полностью адекватна постаВленныМ

научным задачам. Работа состоит из введения, трех глав, закJIючения И

обширного библиографического списка.

В первой главе диссертант выстраивает фундамент работы. Сначала ДаеТСЯ

обширный и дет€tльнейший экскурс в р€ввитие понятиЙ, характериЗУЮЩИХ

взаимодействие религии и современного искусства, затем проблемаТИКа

основным положениям

диссертации В.В. Барашкова



встраивается в контекст дебатов о секуляризации, рассМаТРИВаЮТСЯ МОДеЛИ И

стратегии взаимоотношения религии и современного искусства, обосновывается

оригинальнм концепция диссертанта. В качестве подгоТОВИТеЛЬНОГО ЭТаПа К

анzLлизу эмпирического матери€tпа рассматриваются основные теолоГичеСКИе

традиции построения богословия художественного творчества.

Вторая глава посвящена пространственному контексту взаимооТнОШеНИЯ

христианства и современного искусства от храмовых пространств до гztлереЙ И

частных собраний. В ходе работы анализируются архитектурные решения

современных европейских церквей, где миним€lJIизм и работа с пространствоМ

призваны воссоздать опыт сакр€rльного в ceKyJUIpHoM контексте.

Рассматриваются конкретные примеры инте|рации современного искусства

(витражи, скульптурц живопись) непосредственно в литургическое

пространство действующих храмов. Исследуется институционztлънаяподдержка

современного искусства церковными структурами через формирование

специ€tлизированных музейных фондов и коллекций. Материал обилует

интересными и оригинaльными наблюдениями, примерами и концептуaльными

обобщениями.

В третьей главе диссертант обращается к специфике передачи религиозной

проблематики в современном искусстве. Анализируются переосмыслениrI

иконографического канона, где традиционные сюжеты (например, Распятие или

Пьета) подаются с использованием нового визу€}льного языка, что

демонстрирует способность канона к актуztлизации. Рассматривается сложный

вопрос о возможности выражениrI сакр€lльного через беспредметное искусство.

Автор исследует работы европейских абстракционистов, находя в них параллели

с апофатическим богословием. Проводится анЕLпиз медиа-арта, инст€uIляций,

перформансов и цифрового искусства, которые используются для трансляции

религиозных идей в XXI веке.

Нельзя не отметить четкую последовательность изложениrI, скругryлёзность в

работе с методологией и терминологией, богатый иллюстративный матери€tл и

прекрасное ориентирование диссертанта в исследуемой проблематике.



Замечания ц дискуссионные вопросы.

t) Представляется, что с культурологической стороны работа написана

грамотно, со знанием матери€ша, пониманием процессов р€ввитиlI

культуры и искусства в современности. Автор мастерски владеет

инструментарием изучения художественноЙ культуры, ее ТеЗаУРУСОМ,

методологией анапиза арт-объектов. Как ни странно, вопросы выЗыВаеТ

религиоведческ€ш сторона исследования. Третье, четвертое и пятое

выносимые на защиту положения вращаются вокруг идеи ди€rлога церкви

с миром современного искусства как формы ответа на ситуацию

секуJuIризации. Щиссертант ук€tзывает, что ди€шог осуществJLяется

церковью посредством выделениrI специ€Lльных храмов, создания

специ€rльных коллекций, участия в выставках, привпечения художников к

фрагментарному оформлению пространств исторических или новых

храмов. Это утверждение справедливо, но лишь отчасти. В выстраиваниИ

исследовательской стратегии автор пошел специфическим путем,

фокусируясь лишь на тех проектах католической и протестантских

освещением) были созданы как площадки для диалога, но если обратиться

к повседневной жизни католической церкви, то картина выглядит

несколько иначе. В течение Хх века в католические храмы, причем

имеющие наиболъшее религиозное значение, активно интегрируются

элементы современного искусства, нередко как центрztльные (алтари,

стадии крестного пути, заалтарные распятия и т.п.), наблюдается это в

первую очередъ в крупнейших центрах католических п€tломничеств:

Basilique Saint-Pie Х в Лурде, Chiesa di Santa Maria delle Rose в Ассизи,

Bruder-Konrad-Kirche и Neue Anbetungskapelle в Альтэттинге,

скульптурные стадии крестного пути в Капелле Явления Воскресшего

Господа Своей Матери в храме Гроба Господня и т.п. Все эти примеры

свидетельствуют не столько о ди€tJIоге, сколько о последовательЕом

внедрении в повседневную жизнь верующих католической церкви (вне



зависимости от их отношения к современному искусству) языка

современного искусства. rЩиалог предполагает равноправие и нЕlЛИЧИе

общей почвы, здесь скорее идет перенимание акту€lльных и модньrх форм

выражения в язык церковного искусства, что вполне можно рассматривать

в рамках теории секуляризации. Пожалуй, можно даже говорить о том, что

всем верующим (а указанные места собирают верующих со всего мира)

язык современного искусства подается как наиболее точный и акТУztЛЬНО

выражающий представление о сакральном, им лишь остается цриняТь ЭТО

обстоятелъство как факт. Таким образом, выносимые назащиту полоЖениЯ

с третьего по IUIToe кажутся односторонне раскрывающими ситуацию

взаимоотношения современного искусства и христианства.

2) Позиция автора по вопросу десекуляризации удачно выражена и

арryментирована, но, к сожаJIению, в тексте представлена

непоследовательно. Не раз автор идет против своих же собственных

утверждений и обращается к идеям ((пост_) и (десекуляризации)) дJuI

характеристики тех или иных явлений. Например, описывая устройствО

комнаты тишины в Лондонской Высшей школе экономики, автор,

безоговорочно следуя Д. Вальтерсу, характеризует ее как симптом

поворота к постсекулярному, укzlзывая, что руководство .школы ((не

обходит стороной религиозные вопросы и способствует межрелигиозному

диалоry при одновременном принятии, но не подчёркивании KoHKpeTHbix

идентичностей> (С. 186). Проблема не тоJIько в непоследовательности,

tIозволяющеи

использовать

разбираемый

постсекуляризации, как это представлено в диссертации, а о типичнои

секуляризации. Из логики описания пространства в ЛШЭ идея

равноправного диалога вовсе не следует. Здесь очевидно, что светское

общество сверху спускает свое представление о религиозном

пространстве, которое, на его взгляд, должно устраивать как верующих

снач€ша критиковать теорию постсекулярного, а потом

ее как инструментальную концепцию, но и в том, что сам

диссертантом пример очевидно говорит не о



всех исповеданий, так и неверующих, и требует, чтобы с этим быпи все

безоговорочно согласны. Более того, в дизайнах всех рассматриваемых в

диссертации комнат тишины проявляется некое абстрактное

представление о священном, характерное лишь для общества

неолибераJIьного капитulпизма и прогрессирующей урбанизации. А это -

типичная секулярн€UI ситуация, лишенная всех смыслов, вкладыВаемых В

приставки (fiост-) и ((де->).

3) Неулачным представляется и использование понятиЙ ((мистика>),

((мистический религиозный тип>>, ((мистический опыт), ((сакр€lльЕОе). НИ

одному из них не дано четкого определения, их употребление не ИМееТ

строго религиоведческого основания и скорее связано с описанием

внутренних переживаний самого диссертанта (.r. например,

((О'мистический" эффект витражей М. Шагала> (с. 202,203)), с

характеристиками, даваемыми произведениям их создателями, с

общеупотребимыми в рассуждениrIх о религии и искусстве дефинициЯМИ.

Есть неточные отождествления: например, мистицизма с эзотеризмом (с.

310). Иными словами, от диссертации по религиоведению хотелось бы

более четкого определения значимых религиоведческих цонятий.

4) В некоторых случаях диссертанту недостает знания реалий современнОЙ

религиозной жизни в Европе. Так, описывая появление экуменических

храмов, QH характеризует их как пространство, где ((две общины

используют одно и то же помещение для богос;ryжений, но в р€tЗное BpeMrD)

(С. 181). Справедливо связывая эту ситуацию с историей совместных

церквей (Simultaneum), возникших в Новое время, автор игнорирует жизнь

современных православных приходов, которые вовсе не по экуменическим

соображениям выIIуждены арендовывать дJuI богослужений

протестантские и католические храмы, иногда только временно (на момент

проведения богослужения), заменrIя в них основные элементы

литургического пространства (иконы, антиминс и т.п.) на православные.



Здесь есть общее помещение и проводимые в нем богослужения р€}зных

церквеи, но нет никакого экуменизма.

5) Удачно, что в диссертации автор не замыкается лишь на западной Европе,

но постоянно приводит ан€uIогии с ситуацией в современной России, в

некоторых случаях они особенно информативны и пок€вательны. Однако

в первои главе, где рассматриваются теоретические основания

взаимоотношения с современным искусством, очевидна лакуна в

изложении православного богословского осмысления вопроса, хотя на стр.

158 указывается, что такое рассмотрение было осуществлено. Видимо,

подрzвумевается изложение позиции русских философов по вопросу

творчества. Но такое изложение, во-первых, неполно (концепция П.

Флоренского даже не упомянута), во-вторых, не отражает акту€rльную

ситуацию православной теологии. Хотя для темы диссертации отсутствие

православных концепций некритично, но нелишним было бы включить в

рассмотрение и православное рurзвитие теоэстетики, в частности в трудах

Щ.Б. Харта и О. ,Щавыдова.

6) В случае России естъ и еще некоторые упущения. Так, характеризуя

ситуацию в целом, автор замечает, (что обозначенные выше тенденции не

поJIучили в нашей стране заметного р€tзвитио (С. 193), тlе. в России

инте|рациrI современного искусства в жизнь православия идет не в таком

масштабе, как на Западе. Щиссертант прав. В то же время он приводит

достаточно пок€вательных примеров ди€tлога современного искусства и

православия, но их количество можно было бы расширить с привлечением

более интересных случаев. Например, Собор Феодоровской иконы Божией

Матери Санкт-Петербурга является типичным (в плане ситуации в

западнои Европе) примером такого ди€tлога. Нижний храм - прекрасный

археологического модернизма, что воплощается во всейобразчик

стилистике от иконостаса, мозаик и матери€tлов до облачения священства.

7) Временами языку диссертации недостает самостоятелъности и

аналитичности, нередко автор слишком увлеченно следует за самими



художниками и г€tлеристами в описании тех смыслов, которые

произведениrI должны сообщать зрителю, порой это выглядит курьезно.

Так, описыв€uI берлинский <<Еврейский музей), диссертант пишет:

(высокая башня с массивными стенами, не проlтуск€tющими звуки,

расположенная в одной из осей "Еврейского музея" в Берлине, порождает

у посетителя ощущение замкнутости, вызывает чувства страха и

депрессии> (С. |67-|б8). Несколько позднее, рассматривая другой объект

современной архитектуры, часовню под открытым небом, автор пишет:

((если человека, подходящего к часовне (не выдающей своей сакр€шIьный

статус и напоминающей скорее башню), переполняют впечатлениrI оТ

великолепной природы, то окЕlзыв€UIсь внутри, он попадает в очень узкое,

холодное, порой сырое пространство, зовущее скорее к сосредоточению,

медитации, чем к богатству внешних чувств) (С. |7I-172). Т.е. в

<<Еврейском музее>> башня вызывает чувство депрессии, тогда как на

природе ее замкнутость, напротив, помогает медитации. Очевидно, что и в

первом и во втором случаях н€tлицо копирование стилистики пониманиrI

артефакта его создателями.

Приведенные критические замечания не ум€Lляют научного значениrI

диссертации и масштаба вкJIада ее автора в современное отечественное

религиоведение и служат скорее стимулами к дчlльнейшей творческой работе.

Заключение. ,Щиссертационное исследование Виктора Владимировича

Барашкова <<Религии и искусство на перекрёстке культур Западной Европы

рубежа ХХ - XXI веков) является законченной научно-квалификационноЙ

работой, в которой содержится новое решение научной проблемы, имеющей

важное значение для философии религии и религиоведения. Работа

соответствует требованиям, предъявляемым к диссертациям на соискание

ученой степени доктора философских наук, согласно T1.2.1. р€вдела II Положения

о присуждении ученых степеней в федеральном государственном автономноМ

образовательном учреждении высшего образования <Российский университет

дружбы народов имени Патриса Лумумбы), утвержденного ученым советоМ



руд{ (протокол J\b ус-1 от 22.0|.2024 г.), а ее автор, Барашков Виктор

ВладимИрович, засJryживаеТ присуждения 1^lеной степени доктора

философскI,D( наук по научноЙ специ€lльности 5.7.9. Философия религии и

религиоведение.

Официальный оппонент:

д.филос.н. (09.00. 14 <<Философия религии и религиоведение>>),

профессор школы философии и культурологии

факультета ryманитарных наук НИУ ВШЭ

Носачев П.Г.

Контактrше данные:

e-mail: nnosachev@hse.ru

Адрес места работы:

l05066, г. Москва, Старм Басманная,2l/4,

кНациональrшй исследовательский университет - Высшая школа экономики)), факультет ГУманитарных наУК,

Школа философии и культурологии

/ Носачев Павел Георгиевич /

заверяю

lcT
Алу

с


